
1

ივანე ჯავახიშვილის სახელობის 
თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი 

ჰუმანიტარულ მეცნიერებათა ფაკულტეტი 

თბილისის უნივერსიტეტის დაარსებისადმი მიძღვნილი 

პროფესორ-მასწავლებელთა სამეცნიერო კონფერენცია 

პ რ ო გ რ ა მ ა

10 თებერვალი 
2026 



სამეცნიერო და საორგანიზაციო კომიტეტი:

დარეჯან თვალთვაძე – ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბი ლისის სა­
ხელმწიფო უნივერსიტეტის ჰუმანიტარულ მეცნიე რე ბათა ფაკულ­
ტეტის დეკანი, პროფესორი; 

ეკატერინე ნავროზაშვილი – ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბი­
 ლისის სახელმწიფო უნივერსიტეტის ჰუმანიტარულ მე ცნიე რე­
ბათა ფაკულტეტის სამეცნიერო კვლევებისა და გან ვითარების 
სამსახურის უფროსი, ასოცირებული პრო ფე სორი;

დარეჯან გარდავაძე – ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სა­
ხელმწიფო უნივერსიტეტის ჰუმანიტარულ მეცნიერებათა ფაკულ­
ტეტის ხარისხის მართვის სამსახურის უფროსი, პროფესორი; 

ნინო პოპიაშვილი – ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სახე­
ლმწიფო უნივერსიტეტის ჰუმანიტარულ მეცნიერებათა ფაკულ­
ტეტის სამეცნიერო კვლევებისა და განვითარების სამ სახურის 
უფროსი სპეციალისტი, ფილოლოგიის დოქ ტორი.

რეგლამენტი:
მოხსენება – 15 წუთი
დისკუსია – 5 წუთი

სამუშაო ენა – ქართული



3

სამშაბათი, 10 თებერვალი

11. 00

კონფერენციის გახსნა

თსუ I კორპუსი, აუდიტორია 201

11.30 – 14.00

ისტორია, ფილოლოგია

სხდომის თავმჯდომარე – ასოც. პროფ. ნიკო ჯავახიშვილი

თსუ I კორპუსი, აუდიტორია 201

ნიკო ჯავახიშვილი
თსუ-ის პროფესორთა საბჭოს საგანგებო სხდომის დადგენილება 
(1921 წლის 16 თებერვალი)

გიორგი არქანია
აკადემიური სივრცის განსაბჭოება საქართველოში: თბილისის 
სახელმწიფო უნივერსიტეტისთვის ივანე ჯავახიშვილის სახელის 
მინიჭების ისტორია

ნესტან სულავა
ლირიკული გმირის ასახვის ჰიმნოგრაფიული ტრადიცია და და ვით 
აღმაშენებლის „გალობანი სინანულისანი“ (გმირი და ანტიგმირი)

ნინო პოპიაშვილი
თბილისის უნივერსიტეტის დაარსება და აფხაზური და ოსური 
ენების სწავლების საკითხი

14. 30-17. 00
შესვენება



4

ფილოსოფია

სხდომის თავმჯდომარე – პროფ. დემურ ჯალაღონია

თსუ I კორპუსი, აუდიტორია 201

15.00 – 18.00
დემურ ჯალაღონია
„უჩინარი ხელის“ მეტაფიზიკა პოლიტიკურ ფილოსოფიაში

ირაკლი ბათიაშვილი
ონტოლოგიურის და ესთეტიკურის ურთიერთმიმართება ფრიდრიხ 
ვილჰელმ იოზეფ შელინგის ფილოსოფიაში

ანასტასია ზაქარიაძე
ეფილიზმი და ანტინატალიზმი- უცნაური არგუმენტები დაბადების 
მიზანშეუწონლობის შესახებ - მეტაეთიკური ნარატივი

ვალერიან რამიშვილი
სოფოკლე-თვითშემეცნების პარადოქსები

მამია სურმავა
„გზების სიმღერა“ როგორც ონტოლოგიური ტრაგედიის 
კინემატოგრაფიული ფორმა: სასრულობა, აბსურდი და დროის 
გამოსახულება



თ ე ზ ი ს ე ბ ი





აკადემიური სივრცის განსაბჭოება საქართველოში: 
თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტისთვის ივანე 

ჯავახიშვილის სახელის მინიჭების ისტორია

The De-Sovietization of the Academic Space in Georgia: 
The History of Naming Ivane Javakhishvili Tbilisi State 

University

გიორგი არქანია
Giorgi Arkania

ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი
Ivane Javakhishvili Tbilisi State University

ჰუმანიტარულ მეცნიერებათა ფაკულტეტი
Faculty of Humanities

საკვანძო სიტყვები: განსაბჭოება, „გარდაქმნა“, ივანე ჯავახიშვილი, 
თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი, საბჭოთა კავშირის დაშლა
Keywords: de-Sovietization, perestroika, Ivane Javakhishvili, Tbilisi State 

University, dissolution of the Soviet Union



8

1980-იანი წლების მეორე ნახევარში საბჭოთა კავშირში მნიშ-
ვნელოვანი პოლიტიკური, ეკონომიკური და სოციალური ცვლილე-
ბები მოხდა, რომელმაც ტოტალიტარული სისტემა მნიშვნელო-
ვნად შეარყია. იმპერიის გადარჩენისთვის დაწყებული „გარდაქმნა“ 
და „საჯაროობა“ საქართველოში თითქმის ყველა სფეროს შეეხო 
- გააქტიურდა ეროვნულ-განმათავისუფლებელი მოძრაობა, შესა-
მჩნევად შერბილდა ცენზურა, დაიწყო „საბჭოთა ადამიანისთვის“ 
დამახასიათებელი აზროვნების მსხვრევა, ისტორიული პიროვნე-
ბებისა და მოვლენების გადაფასება და სხვა. 

1989 წლის 9 აპრილის შემდეგ მრავალმხრივი ცვლილებების 
პროცესი კიდევ უფრო დაჩქარდა. დაწყო საბჭოთა ტოტალიტა-
რული სიმბოლოების დემონტაჟი, კომუნიზმთან და საბჭოთა ოკუ-
პაციასთან დაკავშირებული პიროვნებების ძეგლების ჩამოგდება, 
საბჭოთა ტოპონიმების შეცვლა, ერისთვის მნიშვნელოვანი სივ-
რცეების განსაბჭოება (დესოვიეტიზაცია) და ა.შ. 

აღნიშნული პროცესი თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტ-
საც შეეხო, რომელიც იმჟამად „თბილისის შრომის წითელი დრო-
შის ორდენოსანი სახელმწიფო უნივერსიტეტის“ სახელს ატარებდა. 
1988 წელს აქტიურად დაიწყო მსჯელობა უნივერსიტეტის სახელდე-
ბის საკითხის შესახებ. იყო აზრდა სხვადასხვაობა: ერთი ნაწილი 
მიიჩნევდა, რომ უნივერსიტეტი არავის სახელობის არ უნდა ყოფი-
ლიყო, ზოგის აზრით - მას ილია ჭავჭავაძის სახელი უნდა მინიჭე-
ბოდა, უმეტესობა მისთვის ივანე ჯავახიშვილის სახელის მიკუთ-
ვნების იდეას ემხრობოდა.

1988 წლის 14 ოქტომბერს უნივერსიტეტის სამოცდაათი 
წლისთავისადმი მიძღვნილ ღონისძიებაზე სიტყვით გამოსვლის 
დროს აკადემიკოსმა თამაზ გამყრელიძემ წამოაყენა წინადადება 
უნივერსიტეტისთვის ივანე ჯავახიშვილის სახელის მინიჭების შე-
სახებ. „ისტორიული სამართლიანობა მოითხოვს, რომ თბილისის 
უნივერსიტეტს მისი დამაარსებლის - დიდი ივანე ჯავახიშვილის 
სახელი ეწოდოს... ეს იქნებოდა ივანე ჯავახიშვილის დიდი ღვაწ-
ლის კიდევ ერთი აღიარება ეროვნული მეცნიერებისა და ეროვ-
ნული კულტურის წინაშე“ - განაცხადა მან. 

საბოლოოდ, 1989 წლის 15 მაისს აღნიშნული საკითხი უნივე-
რსიტეტის სამეცნიერო საბჭოს საგანგებო სხდომაზე განიხილეს 
და დადებითად გადაწყვიტეს. სხდომაზე ხაზი გაესვა იმას, რომ ეს 
გადაწყვეტილება უნივერსიტეტის მიერ ავტონომიის მოპოვების 



9

პირველი ნაბიჯი იყო. 19 მაისს საქართველოს სსრ მინისტრთა საბ-
ჭომ სამეცნიერო საბჭოს გადაწყვეტილება ოფიციალურად დაადა-
სტურა. 

მოხსენებაში გაანალიზებულია ის წინაპირობები, რომელიც 
წინ უძღოდა თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტის სახელდების 
საკითხს, საუბარია ამ საკითხის გარშემო მიმდინარე მსჯელობაზე 
და აზრთა სხვადასხვაობაზე, შეფასებულია ის, თუ რა მნიშვნე-
ლობა ჰქონდა აკადემიური სივრცისთვის და ზოგადად საქართვე-
ლოსთვის სახელმწიფო უნივერსიტეტისთვის ივანე ჯავახიშვილის 
სახელის მინიჭებას. მოხსენება ეფუძნება საარქივო დოკუმენტებსა 
და საკვლევი საკითხის თანადროული პრესის მასალებს. 

	

In the second half of the 1980s, the Soviet Union underwent pro-
found political, economic and social changes that significantly under-
mined the foundations of the totalitarian system. The policies of “per-
estroika” and “glasnost”, initiated in an attempt to preserve the empire, 
affected virtually all spheres of life in Georgia: the national liberation 
movement intensified, censorship was noticeably relaxed, the character-
istic patterns of thinking associated with the “Soviet person” began to 
disintegrate, and processes of re-evaluating historical figures and events 
were set in motion, among other developments. 

Following the events of April 9, 1989, the process of multidimension-
al change accelerated even further. The dismantling of Soviet totalitarian 
symbols began, monuments to figures associated with communism and 
the Soviet occupation were removed, Soviet toponyms were replaced 
and spaces of particular significance to the nation underwent processes 
of de-Sovietization, among other transformations.

These processes also affected Tbilisi State University, which at the 
time officially bore the name “Tbilisi State University Order of the Red 
Banner of Labour.” In 1988, active discussions began regarding the issue 
of the university’s name. Opinions varied: some argued that the univer-
sity should not bear the name of any individual; others proposed that it 
be named after Ilia Chavchavadze; however, the majority supported the 
idea of assigning the name of Ivane Javakhishvili.

On October 14, 1988, during an event dedicated to the seventieth 
anniversary of the university, Academician Tamaz Gamkrelidze, in his 



10

public address, proposed that the university be named after Ivane Ja-
vakhishvili. “Historical justice demands that Tbilisi University bear the 
name of its founder, the great Ivane Javakhishvili… This would constitute 
yet another recognition of Ivane Javakhishvili’s outstanding contribution 
to national scholarship and national culture” – he declared.

Ultimately, on May 15, 1989, the issue was discussed at a special 
session of the University’s Academic Council and was resolved positively. 
During the session, it was emphasized that this decision represented the 
university’s first step toward gaining institutional autonomy. On May 19, 
the Council of Ministers of the Georgian Soviet Socialist Republic official-
ly confirmed the decision of the Academic Council.

This paper analyzes the prerequisites that preceded the decision to 
name Tbilisi State University, examines the debates and differing view-
points surrounding the issue, and assesses the significance of assigning 
Ivane Javakhishvili’s name to the state university for the academic space 
and for Georgia as a whole. The study is based on archival documents 
and materials from the contemporary press relevant to the subject under 
investigation.

             



11

ონტოლოგიურის და ესთეტიკურის 
ურთიერთმიმართება

ფრიდრიხ ვილჰელმ იოზეფ შელინგის 
ფილოსოფიაში

The Relationship between the Ontological and the 
Aesthetic 

in the Philosophy of Friedrich Wilhelm Joseph Schelling

ირაკლი ბათიაშვილი
Irakli Batiashvili 

ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი
Ivane Javakhishvili Tbilisi State University

ჰუმანიტარულ მეცნიერებათა ფაკულტეტი
Faculty of Humanities

საკვანძო სიტყვები: ონტოლოგიური, ესთეტიკური, 
ურთიერთგამსჭვალვა, ესთეტიკური ჭვრეტა, აბსოლუტური

Keywords: ontological, aesthetic, interpenetration, aesthetic contemplation, 
absolute



12

ჩვენ განვიხილავთ, თუ როგორ წარმოჩინდება ონტოლოგი-
ურის და ესთეტიკურის ურთიერთმიმართება შელინგის ძალზედ 
მნიშვნელოვან ნაშრომში ,,ხელოვნების ფილოსოფიის ძირითადი 
დებულებები ტრანსცენდენტალური იდეალიზმის პრინციპების შე-
საბამისად“. ამ მიზნით ჯერ მივუბრუნდებით თავად ტექსტს და გა-
დმოვცემთ ავტორის ნააზრევის საკვანძო პასაჟებს.

დიდი გერმანელი ფილოსოფოსის მიერ განვითარებული აზ-
რთა მსვლელობა მიდის შემდეგი გენერალური ხასიათის მქონე 
დებულებამდე: მხატვრული შემოქმედების პროცესი გვევლინება 
ორი პოლარული საწყისის - ცნობიერი და არაცნობიერი აქტივო-
ბების - დიალექტიკურ ურთიერთობად და კერძოდ, დაპირისპირე-
ბა-ერთიანობის ურთიერთობად. თანაც ეს დაპირისპირება უსას-
რულოა ანუ იგი გამძაფრება-გაღრმავების ესკალაციას განიცდის 
მთელი შემოქმედებითი აქტივობის განვითარებისას. მაგრამ პრო-
ცესის ბოლოს ეს კულმინაციამდე მისული პოლარიზაცია იხსნება 
ხელოვნების ნაწარმოებში: უსასრულობა იხსნება და ინახება სა-
სრულოში - უსასრულობა გამოიხატება სასრულო პროდუქტში, 
რომელიც წარმოგვიდგება არაცნობიერის და ცნობიერის სრულ 
იდენტობად. როგორც ასეთი, ხელოვნების პროდუქტი რეალურის 
და იდეალურის, სუბიექტურის და ობიექტურის, თავისუფლების და 
აუცილებლობის სრული იგივეობაცაა და ამდენად მასში ხორცშე-
სხმას ჰპოვებს სწორედ აბსოლუტური. 

მაშასადამე, ხელოვნებისათვის საკუთრივ ჭვრეტის აქტში ჩვენ 
ვწვდებით თავად აბსოლუტურ იდენტობას, რაც ფილოსოფიური შე-
მეცნების უზენაეს მიზანს შეადგენს. და თუ კი ფილოსოფია ამას აღ-
წევს ე.წ. ინტელექტუალურ ჭვრეტაში, იგივეს აღწევს ესთეტიკური 
ჭვრეტა; ოღონდ ვინაიდან ეს უკანასკნელი ობიეტივირებულია 
ხელოვნების პროდუქტში, ამიტომ იგი ექვემდებარება საგნობრივ 
კვლევას.

როგორც ვხედავთ, შელინგის ამ უმნიშვნელოვანეს ნააზრევში 
სრულიად მკაფიოდ და ექსპლიციტურად სახეზეა ონტოლოგიურის 
და ესთეტიკურის ურთიერთგამსჭვალვა. ერთი მხრივ, ხელოვანის 
შემოქმედებითი იმპულსი სათავეს იღებს არაცნობიერის და ცნო-
ბიერის უსასრულო დაპირისპირებაში, როგორც მისი ყოფიერე-
ბის განსაკუთრებული მოდუსში, ხოლო მეორე მხრივ, ესთეტიკურ 
ჭვრეტაში შესაძლებელი ხდება აბსოლუტის, როგორც ერთადერთი 
ჭეშმარიტი ყოფიერების, წვდომა. დიახ, ის, რაც სრულიად ხელმი-



13

უწვდომელია რაციონალური შემეცნებისათვის, ხელმისაწვდომი 
ხდება ინტელექტუალური ინტუიციისა და მისი კონკრეტული გამო-
ვლინებისათვის - ესთეტიკური ჭვრეტისათვის. შეიძლება ითქვას, 
რომ ფრიდრიხ ვილჰელმ იოზეფ შელინგი პირველია დასავლური 
აზროვნების ისტორიაში, ვისთანაც ყოფიერების და ესთეტიკურის 
სიღრმისეული ურთიერთკავშირი სრულიად გამოკვეთილად და 
რეფლექტურად ფიგურირებს. 

          
We examine how the relationship between the ontological and the 

aesthetic is articulated in Schelling’s highly significant work Fundamen-
tal Provisions of the Philosophy of Art According to the Principles of Tran-
scendental Idealism. To this end, we first turn to the text itself and pres-
ent the key passages of the author’s reasonings.

The line of thought developed by the great German philosopher 
leads to the following proposition of a general nature: the process of 
artistic creation appears as a dialectical relation between two polar prin-
ciples – conscious and unconscious activities – specifically, as a relation 
of opposition and unity. Moreover, this opposition is infinite, that is, it 
undergoes an escalation of intensification and deepening throughout 
the development of the entire creative activity. At the end of the process, 
however, this polarization, having reached its culmination, is resolved in 
the work of art: the infinite is resolved and preserved in the finite – the 
infinite is expressed in a finite product, which presents itself as the com-
plete identity of the unconscious and the conscious. As such, the product 
of art is also the complete identity of the real and the ideal, the subjec-
tive and the objective, freedom and necessity, and thus it is precisely in 
it that the Absolute finds its embodiment.

Accordingly, in the act of aesthetic contemplation we grasp abso-
lute identity itself, which constitutes the supreme goal of philosophical 
cognition. And if philosophy attains this in so-called intellectual intu-
ition, aesthetic contemplation attains the same; however, since the latter 
is objectified in the product of art, it is therefore subject to objective 
investigation.

As we can see, in this very important reflection of Schelling the in-
terpenetration of the ontological and the aesthetic is entirely clear and 



14

explicit. On the one hand, the artist’s creative impulse originates in the 
infinite opposition of the unconscious and the conscious, as a special 
mode of his or her being; on the other hand, in aesthetic contemplation 
it becomes possible to apprehend the Absolute as the only true Being. 
Indeed, that which is wholly inaccessible to rational cognition becomes 
accessible to intellectual intuition and to its concrete manifestation – 
namely, aesthetic contemplation. It may be said that Friedrich Wilhelm 
Joseph Schelling is the first in the history of Western thought in whom 
the profound interconnection between being and the aesthetic appears 
in a fully articulated and reflective manner.

  



15

ეფილიზმი და ანტინატალიზმი - უცნაური 
არგუმენტები დაბადების მიზანშეუწონლობის 

შესახებ -  მეტაეთიკური ნარატივი

Efilism and Antinatalism - Strange Arguments for Not 
Being Born - Meta-Ethical Narrative

ანასტასია ზაქარიაძე
Anastasia Zakariadze

ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი
Ivane Javakhishvili Tbilisi State University

ჰუმანიტარულ მეცნიერებათა ფაკულტეტი
Faculty of Humanities

 

საკვანძო სიტყვები: ანტინატალიზმი, ეფილიზმი, 
ბენატარის ასიმეტრია

Keywords: antinatalism, efilism, Benatar’s Asymmetry



16

ანტინატალიზმი მეტა-ეთიკური ნარატივის აგების მცდელო-
ბაა. იგი ამტკიცებს, რომ ადამიანური სიცოცხლის დაბადება მო-
რალურად მიუღებელი, ან გაუმართლებელია. ანტინატალისტურ 
დისკურსში ახალი სიცოცხლის მოვლინება ბოროტებაა და, შესაბა-
მისად, რეპროდუქცია ეთიკურად პრობლემურია, ადამიანისათვის 
არსებობა უდიდესი განსაცდელია, მისი ცხოვრება უცილობლად 
მოიცავს ტკივილს, ტანჯვას, ფრუსტრაციას და სრულდება გარდა-
უვალი სიკვდილით, შესაბამისად არსებობა ადამიანს აყენებს გა-
რდაუვალი ზიანის წინაშე. ეფიმიზმი აბსოლუტური ანტინატალი-
ზმია, იგიუფრო შორს მიდის და მოითხოვს სამყაროში არსებული 
ყველა გონიერი არსების/ბიოლოგიური სახეობის განადგურებას.

თუ ეფილიზმი 21-ე საუკუნის პირველი დეკადის მოვლენაა, 
ცალკეული ანტინატალისტური იდეები დასავლურ ფილოსოფიურ 
აზრს თან სდევს ანტიკურობიდან ვიდრე მე-20 საუკუნემდე. ეს პერი-
ოდი „პროტოანტინატალიზმის“სახელითაა ცნობილი.  მისი ელემე-
ნტები მცირე თუ დიდი დოზით გვხვდება არტურ შოპენჰაუერთან, 
ედუარდ ფონ ჰარტმანთან, პეტერ ვესელ ცაპფესთან, ლუდვიგ ვიტ-
გენშტაინთან, იმანუელ კანტთან, ემილ ჩიორანთან, მაჰათმა გა-
ნდისთან. მეტაეთიკური ნარატივისთვის მწყობრი სახის მიცემა 
და მისი პოპულარიზაცია გასული საუკუნის ბოლოს ხდება. 

როგორ შეიძლება გამოყენებულ იქნეს და იყენებს კიდეც 
ანტინატალიზმი საკუთარი პოზიციის გასამყარებლად მეტაეთიკურ 
ნარატივს? გამოყენებითი ეთიკის სპეციალისტებისთვის ცნობილი 
სამხრეთ აფრიკელი ფილოსოფოსი დეივიდ ბენატარი მიმართავს 
ნეგატიურ უტილიტარიზმს; ძირითადი იდეა ამგვარად ჟღერს: ტა-
ნჯვის შემცირება მორალურად უფრო მნიშვნელოვანია, ვიდრე 
სიამოვნებათა მაქსიმალიზაცია. არსებობა ნიშნავს, რომ ტანჯვა 
გარდაუვალია, არარსებობა - ტანჯვის არარსებობას. ამგვარად, გა-
მრავლება ყოველთვის საზიანოა. ბენატარი იმპლიციტურად იყე-
ნებს ნეგატიურ უტილიტარულ ასიმეტრიას ე.წ.“ბენატარის ასიმე-
ტრიას“ ანტინატალიზმის გასამართლებლად მოხმობილ ამ არგუ-
მენტს უკიდურეს დასკვნებამდე მივყავართ. მორალურ თეორიათა 
უმრავლესობა აცნობიერებს რა დასმულ პრობლემას, აბალანსებს 
ზიანსა და ბენეფიტს. ნეგატიურ უტილიტარიზმის მიერ ტანჯვის 
მნიშვნელობის გაზვიადებას მიგვიყვანს „სიცოცხლის სრულ, უკა-
ნმოუბრუნებელ ნეგაციამდე“ 



17

იმ უცნაურ არგუმენტთა შორის, რომელთაც იყენებენ ანტინა-
ტალისტები ხშირად გამოყენებული ხერხია ე.წ. ზიანის პრინციპი. 
თუ ქცევა სერიოზულ, გარდაუვალ ზიანს იწვევს და არანაირი სა-
რგებლის მომტანი არაა, იგი შესაბამისად ამორალურიც შეიძლება 
იყოს. 

ჩანს რომ ის მეტაეთიკური ნარატივი, რომელსაც ანტინატალი-
ზმი გვთავაზობს ფაქტობრივად ტანჯვაზე ორიენტირებული ეთიკაა. 
იგი აზვიადებს ტანჯვის მნიშვნელობას და უგულებელყოფს ცხო-
ვრების სხვა მნიშვნელოვან ასპექტებს. ეს მორალური საკითხები-
სადმი ცალმხრივი მიდგომაა. 

თუ მთავარი მიზანი ტანჯვის მინიმიზაციაა, მაშინ ლოგიკური 
შედეგი შეიძლება იყოს ის, რომ ყველა ცოცხალი არსების, მათ შო-
რის ადამიანის სიცოცხლის სრული შეწყვეტა იქნება მორალური 
სიკეთე, რადგან ეს აღმოფხვრის ყველა ტანჯვას. ამ ცალმხრივ  მი-
დგომას არალოგიკურ დასკვნებამდე მივყავართ 

ანტინატალიზმის საწინააღმდეგოდ მიმართული სამეცნიერო 
კონტრარგუმენტები ეჭვქვეშ აყენებენ მის ფაქტობრივ წინაპირო-
ბებს, პესიმისტურ დაშვებებს ცხოვრებასა და ადამიანის ფსიქო-
ლოგიასთან დაკავშირებით. ბიოსამედიცინო მიღწევებმა ახალმა 
ტექნოლოგიებმა შეამცირა ტანჯვის ხანგრძლივობა და გაზარდა 
ცხოვრების ხარისხი. ყურადსაღებია ადამიანის შემსწავლელმა 
მეცნიერებების კვლევები,რომელთაც დაადასტურეს რომ ტკივილს 
აქვს ადაპტაციური ფუნქციები; ადამიანებს განუვითარდათ სიხარუ-
ლისა და სიამოვნების სისტემები. ამასთან, ფსიქოლოგთა კვლევე-
ბიდან ჩანს, რომ ადამიანთა უმრავლესობა გამოხატავს კმაყოფი-
ლებას საკუთარი არსებობის მიმართ, და ა. შ.

 Antinatalism is an attempt to construct a meta-ethical narrative. It 
argues human birth is morally wrong or unjustifiable. Within antinatal-
ist discourse, the emergence of new life is considered a form of harm; 
therefore, reproduction is ethically problematic. Existence is viewed as 
a profound ordeal, inevitably involving pain, suffering, frustration, and 
ultimately death. Because these negative experiences are unavoidable, 
existence exposes individuals to inevitable harm. A more extreme form, 
sometimes called efilism, goes further, advocating the destruction of all 
intelligent beings or even all biological life in the universe.



18

 While efilism has emerged primarily in the first decade of the 21st 
century, antinatalist ideas have been present in Western philosophical 
thought to some extent since antiquity. The antinatalist spirit that ex-
isted prior to the 20th century is often referred to as “pro-antinatalism”. 
Traces of these ideas can be found, in varying degrees, in the works of 
Arthur Schopenhauer, Eduard von Hartmann, Peter Wessel Zapffe, Lud-
wig Wittgenstein, Immanuel Kant, Emil Cioran, and Mahatma Gandhi. The 
meta-ethical narrative was given a proper form and popularized at the 
end of the last century.

Some contemporary antinatalists employ a meta-ethical framework 
to support their position. For example, South African philosopher Da-
vid Benatar appeals to negative utilitarianism, which prioritizes the re-
duction of suffering over the maximization of pleasure. According to this 
view, existence guarantees suffering, whereas non-existence entails the 
absence of suffering. Consequently, reproduction is inherently harmful. 
Benatar’s argument relies on what is sometimes called “Benatar’s asym-
metry”, which holds that the absence of pain is good even if no pleasure 
results, but the absence of pleasure is not bad if no one exists to miss it.

Does this reasoning lead to extreme conclusions? Most moral theo-
ries aim to balance harm and benefit. Negative utilitarianism, by placing 
overwhelming weight on suffering, risks advocating the complete, irre-
versible negation of life. Among the strange arguments that antinatalists 
often use is the so-called principle of harm. If a behavior causes serious, 
unavoidable harm and does not provide any benefit, it can therefore be 
immoral.

  It seems that the meta-ethical narrative that anti-natalism offers 
is in fact an ethics focused on suffering. From this perspective, life itself 
is a risky gamble, and extreme antinatalists argue that the permanent 
exposure to suffering renders existence intolerable.

However, empirical evidence suggests that even in lives marked by 
suffering, people experience interest, love, creativity, and other valuable 
aspects of existence. This highlights a key limitation of antinatalism: it 
is fundamentally a suffering-oriented ethic. By exaggerating the moral 
significance of suffering while ignoring other meaningful aspects of life, 
it presents a one-sided view of moral considerations.

If the reduction of suffering is treated as the sole moral imperative, 
the logical consequence could be the total termination of all life, in-



19

cluding human life, as the ultimate moral good, since it would eliminate 
all suffering. Benatar’s asymmetry, however, relies heavily on intuition 
rather than empirical validation, and this one-sided approach can lead 
to seemingly illogical conclusions.

 Scientific counterarguments directed against antinatalism question 
its factual premises, pessimistic assumptions about life and human psy-
chology. Biomedical advances and new technologies have reduced the 
duration of suffering and increased the quality of life. Of note are studies 
of the human sciences, which have confirmed that pain has adaptive 
functions; humans have developed systems of joy and pleasure. In ad-
dition, psychological studies show that the majority of people express 
satisfaction with their own existence, etc.



20

თბილისის უნივერსიტეტის დაარსება და აფხაზური 
და ოსური ენების სწავლების საკითხი

The Founding of Tbilisi State University and the Teaching 
of the Abkhaz and Ossetian Languages

ნინო პოპიაშვილი
Nino Popiashvili

ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი
Ivane Javakhishvili Tbilisi State University 

ჰუმანიტარულ მეცნიერებათა ფაკულტეტი
Faculty of Humanities

საკვანძო სიტყვები: თბილისის უნივერსიტეტის დაარსება, 
აფხაზური ენა, ოსური ენა, ივანე ჯავახიშვილი

Keywords: founding of Tbilisi State University, Abkhaz language, Ossetian 
language, Ivane Javakhishvili



21

საქართველოში საგანმანათლებლო პოლიტიკის, ეროვნული 
უმცირესობების, აფხაზი და ოსი, ასევე, სხვა ეროვნული უმცირე-
სობების სწავლების თვალსაზრისით დიდი მნიშვნელობა აქვს 1918 
წლის 8 თებერვალს (ძველი სტილით 26 იანვარს), თბილისის უნივე-
რსიტეტის დაარსებას, უნივერსიტეტის საგანმანათლებლო პოლი-
ტიკას და სასწავლო მიმართულებებს. თბილისის უნივერსიტეტის 
დაარსებისთანავე დაიწყო ზრუნვა უნივერსიტეტში აფხაზური და 
ოსური ენების სწავლებისათვის. ამ იდეის ინიციატორი იყო ივანე 
ჯავახიშვილი. 

აფხაზური ენის სალექციო კურსის წასაკითხად თავდაპირ-
ველად აფხაზი მკვლევარი და პედაგოგი, პეტრე ჭარაია (1861-1919) 
უნდა მოეწვიათ, თუმცა მისი გარდაცვალების გამო ეს საკითხი 
შეფერხდა. 1924-1926 წლებში აფხაზური ენის კურსს კითხულობდა 
აფხაზი პოეტი და საზოგადო მოღვაწე, დიმიტრი გულია, ხოლო 1927-
1937 წლებში პროფესორი სიმონ ჯანაშია. 1937 წლიდან აფხაზურ 
ენას კითხულობდა ქეთევან ლომთათიძე. აფხაზური ენის, ლიტერა-
ტურის, აფხაზი ხალხის ისტორიისა და კულტურის კვლევა ინტენსი-
ურად მიმდინარეობდა უნივერსიტეტში და შემდგომ, საქართველოს 
მეცნიერებათა აკადემიის სამეცნიერო-კვლევით ინსტიტუტებში.

ოსური ენა ასევე ისწავლებოდა თბილისის სახელმწიფო უნი-
ვერსიტეტში. ამ მიმართულებით განსაკუთრებული წვლილი მიუ-
ძღვის გიორგი ახვლედიანს, რომელიც ოსური ენის სალექციო კუ-
რსს კითხულობდა.

მოხსენებაში განხილული იქნება თბილისის უნივერსიტე-
ტის როლი აფხაზური და ოსური ენების სწავლების საქმეში და 
მისი მნიშვნელობა საქართველოს მრავალეთნიკური საგანმანათ-
ლებლო პოლიტიკის ჩამოყალიბების პროცესში.

In Georgia, from the perspective of educational policy and the ed-
ucation of national minorities – including Abkhazians, Ossetians, and 
other ethnic groups – the founding of Tbilisi State University on February 
8, 1918 (January 26, Old Style) holds great significance. The educational 
policies and academic directions of the University played a key role in 
this regard. From its inception, the University prioritized the teaching of 
Abkhaz and Ossetian languages. This initiative was spearheaded by Ivane 
Javakhishvili.



22

Initially, the Abkhaz language lecture course was to be delivered 
by the Abkhaz scholar and educator Petre Charaya (1861–1919). However, 
due to his untimely death, this plan was delayed. Between 1924 and 1926, 
the Abkhaz language course was taught by the Abkhaz poet and public 
figure Dimitri Gulia, and from 1927 to 1937, by Professor Simon Janashia. 
From 1937 onward, Ketevan Lomtadze lectured on the Abkhaz language. 
Research on the Abkhaz language, literature, history, and culture of the 
Abkhaz people was conducted intensively at the University and later con-
tinued at the research institutes of the Georgian Academy of Sciences.

The Ossetian language was also taught at Tbilisi State University, 
with notable contributions from Giorgi Akhvlediani, who lectured on the 
Ossetian language.

This presentation will discuss the role of Tbilisi State University in 
promoting the teaching of the Abkhaz and Ossetian languages and its 
significance in shaping Georgia’s multiethnic educational policy.



23

სოფოკლე – თვითშემეცნების პარადოქსები

Sophocles – Paradoxes of Self-Knowledge

ვალერიან რამიშვილი
Valerian Ramishvili

ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი
Ivane Javakhishvili Tbilisi State University

ჰუმანიტარულ მეცნიერებათა ფაკულტეტი
Fuculty of Humanities

საკვანძო სიტყვები: სოფოკლე, ბედი, თვითშემეცნება, 
ექსისტენციალური მეტაფიზიკური, პასუხისმგებლობა

Keywords: Sophocles, fate, self-knowledge, existential, metaphysical, 
responsibility



24

ადამიანის ცხოვრებაში ერთერთი ყველაზე მისტიკური და აუხ-
სნელია  ბედის ფენომენი. ბედთან მიმართების რამდენიმე ხერხი 
არსებობს: ბედი მოატყუო (სტენდალი), ბედს გაექცე, შეიმეცნო ბე-
დის დარტყმა და აღიარო ბედის სამართლიანი ხასიათი, (კირკეგა-
არდი ოიდიპოსი), ან ამბოხდე და უკუაგდოს როგორც უსამართლო 
ბედი (ნიცშე).სოფოკლეს თანახმად ბედის დარტყმას უნდა დაუპი-
რისპირდე საკუთარი თავის თვითშემეცნებით. დელფოს მისანის 
მოწოდება „შეიცან თავი შენი“ ბერძნული სამყაროს ყოფიერების 
მეტაფიზიკური მსოფლგანცდის ქვაკუთხედია. ბერძენი ცდილობდა 
წინასწარ გაეგო რა ელოდა მას მომავალში მოქმედების შესრუ-
ლების შედეგად. დელფოს მისანი ეუბნებოდა თუ რა მოხდებოდა 
ზოგადად, მაგრამ არ ეუბნებოდა ვის დაატყდებოდა ბედის რისხვა. 
მთხოვნელი სთხოვდა დაეზუსტებინა ვინ გახდებოდა უბედური. მი-
სანი საპასუხოდ მოუწოდებს: “შეიცან თავი შენი“. ღმერთმა იცის ვინ 
არის იგი, უბრალოდ მისანი ამ მოწოდებით ფარულად მოითხოვს: 
ადამიანო განახორციელე თვითშემეცნება, მე მინდა, რომ შენ თვი-
თონ იცოდე ვინ ხარ შენ. რა ეგზისტენციალური და მეტაფიზიკური 
შედეგები მოსდევს თვითშემეცნების მცდელობას.  შეკითხვაზე ვინ 
ხარ შენ ოიდიპოსს საკმაოდ შთამბეჭდავი პასუხი შეეძლო გაეცა: 
იგი იყო მეფე, ერის მხსნელი, ბრძენი, მამა. ადამიანს შეიძლება 
რაღაც ადგილი უკავია ცხოვრენაში, საზოგადოებაში, მაგრამ ის არ 
არის მისი ადგილი. სოფოკლეს თანახმად თუ ვინ ხარ შენ დგინდება 
ღმერთთან მიმართებაში.   

სოფოკლე ეთანახმება მისანის მოთხოვნას: სრულად განხო-
რციელებული თვითშემეცნება, გადარჩენის შანსია. 

თვითშემეცნება რთული პროცესია. ის მზაობასა და სულიერ 
სიმტკიცეს მოითხოვს, რათა უკომპრომისო იყო საკუთარ თავთან 
მიმართებაში. ოიდიპოსი შეცდა, როცა ბედი გაიგო, მისგან გაქცვა 
სცადა, მაგრამ ბედს ვერ გაექცევი. მეორე ეტაპზე ოიდიპოსი არის 
თვითშემეცნების ვნების გამოხატულება მას სურს ნებისმიერ ფა-
სად გაიგოს ბრალი ან დაძლიოს ბრალი, ანდა აღიაროს განაჩენის 
სამათლიანობას, ან ამბოხდეს და უკუაგდოს როგორც უსამართლო 
ბედი. ეს ნიშნავს ამბოხებას ღმერთის და სამყაროს მეტაფიზი-
კური წესრიგის წინააღმდეგ. სოფოკლეს სწორედ ამ საშიშროების 
აცილება სურს. ოიდიპოსი, როგორც გვარის წარმომადგენელი, 
პასუხისმგებელია არა მარტო საკუთარ თავზე, არამედ მომავალი 
თაობის ბედზე, მთელ გვარზე. ოიდიპოსმა განახორციელა თვით-



25

შემეცნება და თვითონ გამოუტანა განაჩენი თავის თავს, აიცილა 
დაპირისპირება ადამიანსა და ღმერთს შორის, მას არ უნდა დაირ-
ღვეს სამყაროს ჰარმონია მარადიულსა და წარმავალს, ადამიანსა 
და ღმერთს შორის. ამით მომავალ თაობებს ათავისუფლებას წყე-
ვლისგან. თვითშემეცნება პასუხისმგებლობაა ღმერთის, კოსმო-
სის,საკუთარი თავის და გვარისა წინაშე.

 One of the most mystical and inexplicable phenomena in human 
life is fate. There are several ways to deal with fate: to cheat fate (Stend-
hal), to escape fate, to recognize the blow of fate and recognize its just 
nature (Kierkegaard’s Oedipus), or rebel and reject it as an unjust fate 
(Nietzsche). According to Sophocles, one must confront the blows of 
fate with one’s own self-knowledge. The call of the Delphic oracle “Know 
thyself” is the cornerstone of the metaphysical worldview of the Greek 
world. The Greek sought to know in advance what awaited him in the 
future as a consequence of his actions. The Delphic oracle told him what 
would happen in general, but not who would be struck by the wrath of 
fate. When the man asked for clarification on who would become unhap-
py, the oracle responded: “Know thyself”. God knows who he is, but with 
this call the oracle demands: “Man, achieve self-knowledge; I want you 
to know who you are. What existential and metaphysical consequences 
follow this attempt at self-knowledge. When asked who he was, Oedipus 
could have given a rather impressive answer: he was a king, a savior of 
the nation, a wise man, and a father. A person may have a certain place 
in life or society, but that is not his essence. According to Sophocles, who 
you are is determined only in relation to God. Sophocles agrees with 
the oracle’s demand: fully realized self-knowledge is the only chance for 
salvation. 

Self-knowledge is a difficult process, requiring will and spiritu-
al strength to be uncompromising in relation to oneself. Oedipus was 
mistaken when he learned his fate, he tried to escape from it, but fate 
cannot be escaped. In the second stage, Oedipus is an expression of the 
passion of self-knowledge. He wants to understand the guilt at any cost 
or overcome the guilt or accept the justice of the verdict, or rebel and 
overthrow fate. This means rebellion against God and the metaphysical 
order of the world. Sophocles wants to avoid this danger. Oedipus, as a 



26

representative of the genus, is responsible not only for himself, but also 
for the fate of future generations, for the entire genus. Oedipus realized 
self-knowledge and passed judgment on himself, avoiding the confron-
tation between eternal and the Temporary, between man and God. Thus, 
he freed future generations from the curse. Self-knowledge is a respon-
sibility to God, the cosmos, to yourself, and the genus.



27

ლირიკული გმირის ასახვის ჰიმნოგრაფიული 
ტრადიცია და დავით აღმაშენებლის

„გალობანი სინანულისანი“ 
(გმირი და ანტიგმირი)

The Hymnographic Tradition of Depicting the Lyrical Hero 
and David the Builder’s “Hymn of Repentance’’ 

(Hero and Anti-hero)

ნესტან სულავა
Nestan Sulava

ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი
Ivane Javakhishvili Tbilisi State University

ჰუმანიტარულ მეცნიერებათა ფაკულტეტი
Fuculty of Humanities

საკვანძო სიტყვები: დავით აღმაშენებელი, გალობანი სინანულისანი, 
ჰიმნოგრაფია

Keywords: David the Builder, Hymns of Repentance, Hymnography



28

დავით აღმაშენებლის „გალობანი სინანულისანი“ ბიბლიური 
სახისმეტყველებითაა გამსჭვალული, რასაც მოწმობს მასში გამო-
ყენებული ბიბლიური სიუჟეტების ამსახველი პასაჟები, ბიბლიურ 
პერსონალიათა ჰიპოდიგმური ხატ-სახეები, ბიბლიური ენიგმები. 
თხზულების საფუძველი, ისევე როგორც დავით წინასწარმეტყვე-
ლის ფსალმუნებისა და წმ. ანდრია კრიტელის „დიდი კანონის“ შექ-
მნისა, სინანულის მოტივია, რაც პიროვნების სულიერი ზეაღსვლით 
სრულდება. მათში ერთდროულად ვლინდება უღრმესი წუხილი და 
სინანული ადამიანის შინაგანი სამყაროს დაცემის, სულიერი დაცე-
მის გამო, რაც განაპირობებს სწრაფვას უზენაესისაკენ, ზრუნვას 
პიროვნების ზნეობრივი ამაღლებისა და სრულყოფისაკენ. სწორედ 
ეს დებულება უდევს საფუძვლად საგალობელში ლირიკული გმი-
რის ხატ-სახისა და ანტიგმირის ჩვენებას. საგალობელში ასახული 
სამყაროს შექმნის ბიბლიური ისტორია და კაცობრიობის მიერ გა-
ვლილი გზა, ღმერთის მიერ ადამიანის შექმნიდან მოყოლებული, 
პირველქმნილი ადამიანის ცოდვით დაცემა და შემდგომ ადამია-
ნთა სწრაფვა პირველსახის დასაბრუნებლად ლირიკული გმირისა 
და ანტიგმირის წარმოსახვით სახიერდება. დავით აღმაშენებლის 
საგალობლის ლირიკულ გმირს ახასიათებს სინანულის მძაფრი გა-
ნცდა, აქვს აღსარების მოთხოვნილება და სურვილი, რომ პირველ-
ქმნილი ცოდვა მისი საკუთარი ცოდვაა, რაც ადამიანის ინდივიდუ-
ალური დამოკიდებულებიდან ზოგადსაკაცობრიო დონეზეა აყვა-
ნილი; ესაა თვით ავტორის შინაგანი სამყაროს სიმდიდრის, ზნეო-
ბრივი პასუხისმგებლობის, სულიერი განწმენდისა და ამაღლების, 
განღმრთობის საწინდარი. მეფე-პოეტმა თავისი საგალობლით 
ადამიანის ზნეობრივი იდეალი შექმნა. საგალობლით, მეფე-პოეტი 
საკუთარი თავის უმკაცრეს მსაჯულად წარმოგვიდგება. სწორედ აქ 
იჩენს თავს ანტიგმირის პრობლემა, რაც ადამისა და ევას პირველ-
ცოდვასთანაა დაკავშირებული. გვირგვინოსანი მეფე თხზულებაში 
ჩამოთვლილ კაცთა მოდგმის მიერ ჩადენილ ცოდვებს საკუთარ 
ცოდვებად აღიქვამს და საკუთარ თავს უცოდვილესად სახავს.

ჰიმნოგრაფიის მიზანდასახულება არ არის უარყოფითის ჩვე-
ნება, პირიქით, მთავარია ზესთასოფლად გადანაცვლებული წმი-
ნდანის განღმრთობისა და ღმერთთან ზიარების ასახვა, პიროვნე-
ბის ინდივიდუალურ განცდებზე ყურადღების გამახვილება, მაგრამ 
უარყოფითი თვისებების ჩვენებით დაისახა მისი გამოსწორების 
გზები, რაც გარდაუვალია, რადგან საწყისის, დასაბამის მქონე მხო-



29

ლოდ სიკეთეა. დავით აღმაშენებელს გმირისა და ანტიგმირის გაა-
ზრებისას წინამორბედებად ჰყავდა წმ. დავით წინასწარმეტყველი 
და წმ. ანდრია კრიტელი. ფსალმუნები ცოდვილი ადამიანის ლი-
რიკულ აღსარებად შეიქმნა. ესაა ადამიანის პიროვნულ, ინდივი-
დუალურ განცდათა ასახვის საუკეთესო ჰიპოდიგმური ნიმუში, რო-
მელსაც მიჰყვებიან წმ. ანდრია კრიტელი და დავით აღმაშენებელი 
თავიანთ საგალობლებში. გმირისა და ანტიგმირის საკითხი დასმუ-
ლია ფსალმუნთა წიგნში, წმ. ანდრია კრიტელის „დიდ კანონსა“ და 
დავით აღმაშენებლის „გალობანში“, რომელთა ლირიკული გმირები 
თვით თხზულებათა ავტორები არიან და რომელთა თვითშემეცნება 
აღმავალი გზით მიემართება. მათი უმთავრესი მიზანია ადამიანის 
პიროვნულ გრძნობათა და ინდივიდუალურ განცდათა ასახვა, რაც 
ამ თხზულებებს ძველი აღთქმის გალობებისა და ჰიმნოგრაფიული 
პოეზიისაგან საკმაოდ განასხვავებს.  

დავით აღმაშენებლის „გალობანში“ ასახულია ლირიკული გმი-
რის დადებითი თვისებები, რომელთა ჩამოყალიბება ადამიანის 
სულიერი ზრდის შედეგია. მეფე-პოეტმა თავისი საგალობლით 
ადამიანის ზნეობრივი იდეალი შექმნა, ერთი მხრივ, ადამიანის და-
დებითი, მისაბაძი და, მეორე მხრივ, მისი უარყოფითი თვისებების 
წარმოჩენით თავისი ეპოქის იდეალი დასახა, როგორი უნდა იყოს 
იგი და როგორი არ უნდა იყოს, რაც ლირიკული გმირის ხატ-სახითა 
და ანტიგმირის ჩვენებით შეძლო. სწორედ ესაა დავით აღმაშე-
ნებლის საგალობლის უმთავრესი მიზანიცა და ღირსებაც. ავტო-
რის პოეტური აზროვნება, ინდივიდუალური ხელწერა იმით მჟღავ-
ნდება, რა ინტონაცია შეიტანა და რა დატვირთვა მიანიჭა თითოეუ-
ლმა სიმბოლომ თუ მხატვრულმა სახემ საგალობელს.

David the Builder’s “Hymn of Repentance” is deeply rooted in bib-
lical allusions, as evidenced by its references to biblical narratives, ar-
chetypes of biblical figures, and scriptural enigmas. The foundation of 
the text, much like the Psalms of David and St. Andrew of Crete’s “Great 
Canon”, is the theme of repentance, symbolizing spiritual transcendence. 
This theme intertwines with a profound exploration of the duality of hu-
man nature – mortal frailty versus spiritual aspiration. It encapsulates 
the internal struggle of humanity between the physical limitations of 



30

existence and the longing for divine fulfillment, shedding light on the 
tension between heroic virtue and its antithesis.

In this hymn, the biblical story of creation and the human journey 
unfolds, beginning with God’s creation of man, the fall through original 
sin, and the subsequent efforts of humanity to return to its primordial pu-
rity. The lyrical hero, embodying repentance and striving for redemption, 
stands in contrast to the anti-hero, representing human frailty and moral 
failure. This juxtaposition creates a rich narrative of humanity’s endeavor 
to transcend sin and achieve divine likeness.

The hero of David the Builder’s hymn is characterized by the victori-
ous struggle for righteousness, accompanied by the recognition that the 
burden of original sin is personal and universal. The hymn emphasizes 
the individual’s moral responsibility and spiritual awakening, making it 
not merely a work of religious devotion but also a profound philosophical 
meditation on human nature. The lyrical hero reflects the author’s inner 
dialogue with the cosmos, marked by a deep sense of spiritual account-
ability, aspiration, and transformation. This creation serves as a testament 
to the king-poet’s vision of the ideal human being, in which virtues triumph 
over weaknesses.

Through his hymn, David the Builder creates a spiritual ideal for 
humanity. By presenting himself as a humble servant of divine will, the 
king-poet subtly addresses the problem of the anti-hero, directly tied to 
the fall of Adam and Eve. The hymn’s reflections on human transgressions 
reframe them as personal struggles and illuminate the path to repentance 
and renewal.

The purpose of hymnography is not to glorify human failure but to 
reveal the path to divine reconciliation, emphasizing the transformative 
journey of the soul. It seeks to direct attention to individual introspec-
tion while revealing the consequences of shortcomings. David the Build-
er’s contemplation of heroism and anti-heroism draws inspiration from 
the Psalms and St. Andrew of Crete, whose works profoundly influenced 
the tradition of hymnographic poetry.

The Psalms, as lyrical expressions of humanity’s spiritual struggle, be-
came the ideal paradigm for conveying individual reflections, inspiring St. 
Andrew of Crete and David the Builder in their hymns. Their works highlight 
the duality of heroism and anti-heroism, where the authors themselves 
embody their creations, narrating their inner spiritual journey.



31

In “Hymn of the Repentance”, the positive traits of the lyrical hero 
are portrayed as the fruit of spiritual growth. Through this hymn, David 
the Builder delineates an ideal of human nobility – one that balances the 
virtuous and the flawed, ultimately creating an image of what humanity 
should and should not aspire to be. This duality, embodied in the he-
roic and anti-heroic, forms the central theme and mission of the hymn, 
transcending the boundaries of personal spiritual reflection to offer a 
universal message of hope and redemption.

The king-poet’s poetic vision and individual expression resonate 
through the hymn’s tone and symbolism, wherein each image and met-
aphor carries profound spiritual and philosophical meaning. In this way, 
“Hymn of the Repentance” emerges as a timeless contribution to hymno-
graphic and lyrical traditions, providing a bridge between biblical arche-
types and the human quest for transcendence.



32

„გზების სიმღერა“ როგორც ონტოლოგიური 
ტრაგედიის კინემატოგრაფიული ფორმა: სასრულობა, 

აბსურდი და დროის გამოსახულება

“Song of the Road” as a Cinematographic Form of 
Ontological Tragedy: Finitude, the Absurd, 

and the Image of Time

მამია სურმავა 
Mamia Surmava

ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი
Ivane Javakhishvili Tbilisi State University

ჰუმანიტარულ მეცნიერებათა ფაკულტეტი
Faculty of Humanities

საკვანძო სიტყვები: ონტოლოგიური ტრაგედია, სასრულობა, 
ყოფიერება-სიკვდილისკენ, აბსურდი, სამყაროს დუმილი, 

ნარატიული ასკეტიზმი, გრძელი კადრი, დროის გამოსახულება
Keywords: ontological tragedy, finitude, being-toward-death, the absurd,

the silence of the world, narrative asceticism, long take, time-image



33

სატია ჯიტ რეის Pather Panchali. ე.ი. „გზების სიმღერა“ (1955) 
ხშირად განიმარტება როგორც სიღარიბის პოეტური პორტრეტი და 
როგორც „ინდური ნეორეალიზმის“ ფუნდამენტური ტექსტი. ასეთი 
წაკითხვა დამაჯერებელია: ფილმი აფიქსირებს მატერიალურ გა-
ჭირვებას, სოციალური დაუცველობის მდგომარეობას და ყოვე-
ლდღიურ შრომას, რომელიც ოჯახს მხოლოდ მინიმალურ არსე-
ბობას უნარჩუნებს. თუმცა ფილმის ტრაგიკული ეფექტი სოციალუ-
რ-ეკონომიკური კონტექსტით არ ამოიწურება. ის არც კლასიკური 
ტრაგედიის სქემამდე დაიყვანება — შეცდომა/ბრალი → დაღუპვა 
→ კათარსისი. რეის სამყაროში ტანჯვა არ იქცევა „გაკვეთილად“, არ 
„სრულდება“ ახსნით და არც ისეთ ტელოსში - მიზნობრივ სქემაში 
- ერთიანდება, რომელიც უბედურებას რეტროსპექტულად „გაამა-
რთლებს“. 

ფილმის მიერ შემოთავაზებული საკვანძო გამოცდილება ისაა, 
რომ უბედურება აქ არა გარედან თავსმოხვეული დრამატურგიაა, 
არამედ შესაძლებლობა, რომელიც თვით სიცოცხლის წესრიგშია 
ჩაწერილი. ამიტომ ტრაგედია ეთიკურ-ნარატიული ლოგიკიდან 
ონტოლოგიურ განზომილებაში გადაინაცვლებს: ტრაგიკული აღმო-
ჩნდება არა მხოლოდ „რაც მოხდა“, არამედ ისიც, რომ ცხოვრება 
მთლიანობაში ასეა მოწყობილი — სასრული, დაუცველი, შემთხვე-
ვითობისთვის ღია და საზრისის გარანტიის გარეშე.

ჩვენი ტექსტის თეზისი ასეთია: „გზების სიმღერა“ შეიძლება 
წავიკითხოთ როგორც ონტოლოგიური ტრაგედიის კინო-ფორმა, სა-
დაც (1) ადამიანური არსებობა სასრულობითა და დანაკარგითაა 
სტრუქტურირებული, (2) საზრისი არ „მოიპოვება“, არამედ პრობლე-
მატიზდება საზრისის მოთხოვნილებისა და სამყაროს დუმილის 
შეჯახებაში, და (3) კინემატოგრაფიული ენა — გრძელი კადრი, რი-
ტმული შენელება, ნარატიული ასკეტიზმი — ქმნის რეალიზმის ისეთ 
რეჟიმს, რომელიც წინასწარ განსაზღვრულ საზრისს არ „გვაწვდის“, 
არამედ კონსტიტუირდება მაყურებლის აღქმის პროცესში. ამასთან, 
მოქმედებაც აღარაა გადაწყვეტის გარანტირებული მექანიზმი.

„ონტოლოგიური ტრაგედიის“ ქვეშ იგულისხმება ტრაგედია, 
რომელიც არ ამოიწურება სამი განმარტებითი სქემით — მორალუ-
რით (ბრალი/სასჯელი), თეოლოგიურით (განგება/გამოცდა/გამოს-
ყიდვა) და ისტორიულ-პოლიტიკურით (სისტემური ძალადობა, კლა-
სობრივი წესრიგი, კოლონიური მემკვიდრეობა), თუმცა არცერთი 
მათგანი სრულად არ უქმდება. ონტოლოგიური ტრაგედია იწყება 



34

იქ, სადაც ტანჯვა წყვეტს „სიუჟეტურ ამოცანად“ ფუნქციონირებას 
და არსებობის რეჟიმად იქცევა: სიცოცხლე თავიდანვე მოიცავს 
დანაკარგის, შემთხვევითობისა და სიკვდილის შესაძლებლობას. 
ტრაგიკული აქ არის ფაქტურობა (რაც არის) და არა ნორმატიული 
დასკვნა (რაც უნდა იყოს).

	 ეს ჩარჩო განსაკუთრებით ნათელი ხდება მაშინ, როცა 
ფილმი უარს ამბობს როგორც ბრალის ფიქსაციაზე, ისე უბედურე-
ბის სემანტიკურ ნეიტრალიზაციაზე — იმ აზრით, რომ ტრაგედია 
„რაღაცისთვის“ უნდა მომხდარიყო. Pather Panchali-ში ყოფითი სი-
ღარიბის ნიშნები — დედის მხრიდან ყოველდღიური ზრუნვა-განა-
წილება, სახლის მყიფეობა და მამის განუწყვეტლივ გადადებული 
დაპირება „შემოსავლის“ შესახებ — არ გადაიქცევა პერსონაჟთა 
მორალურ ბრალდებად. ამასთან, კადრები ხშირად მთავრდება არა 
დასკვნით, არამედ გაგრძელებით: ცხოვრება არ ემორჩილება ერთ 
საბოლოო მიზანს — ის უბრალოდ დროში მიედინება. სწორედ ეს 
„გაგრძელების“ სტრუქტურა აძლევს ტრაგედიას ისეთ ტონს, რომ 
იგი ბოლომდე არ იკეტება — არ გადაიქცევა დასრულებულ დასკვ-
ნად, ერთმნიშვნელოვან განმარტებად.

ჰაიდეგერის მიხედვით სიკვდილი არ არის მხოლოდ ცხოვრე-
ბის ბოლოს მომხდარი ფაქტი; იგი არის არსებობის „მუდმივი“ ჰო-
რიზონტი, რადგან ადამიანური ცხოვრება თავიდანვე სასრულობის 
პირობებში მიმდინარეობს. ამ აზრით სიკვდილი წარმოადგენს 
ისეთ „შესაძლებლობას“, რომლის განხორციელებისას ყველა სხვა 
შესაძლებლობა წყდება — ამიტომ მას შეიძლება ეწოდოს „შეუძ-
ლებლობის შესაძლებლობა“. სწორედ ეს სასრულობა აყალიბებს 
არსებობის საერთო ფორმას: გვაიძულებს არჩევანსა და პრიორი-
ტეტებს, რადგან დრო შეზღუდულია; აქცევს გადადებას პრობლე-
მად, რადგან „მერე“ ყოველთვის გარანტირებული არაა; და ცხოვრე-
ბის განცდას სერიოზულობას ანიჭებს იმით, რომ ნებისმიერი პრო-
ექტი და ურთიერთობა დასასრულის ფონზე იკითხება. შედეგად, 
ტრაგიკული გამოცდილება ფილმშიც აღარ გამოიყურება როგორც 
შემთხვევითი გადახრა წესრიგიდან, არამედ როგორც იმ სტრუქტუ-
რის გამოვლინება, რომელშიც არსებობა თავიდანვეა ჩაწერილი.

რეის ფილმში ტრაგედია წარმოიშვება მაშინ, როცა ცხოვრება 
თავის მყიფეობას არა გარედან შემოჭრილ მოვლენად (ინციდე-
ნტად), არამედ საკუთარ შიდა პირობად — არსებობის თანდაყო-
ლილ მახასიათებლად — გამოაჩენს. რეი თავს არიდებს „დამატე-



35

ბით“ დრამატიზაციას — მუსიკითაც და მონტაჟითაც. შედეგად მაყუ-
რებელი განიცდის არა იმდენად ტრაგიკულ ინციდენტს, რამდენა-
დაც სასრულობის ჰორიზონტს, რომელზეც ყოველდღიურობა დგას.

კამიუსთან აბსურდი იბადება მაშინ, როცა ადამიანის მოთხო-
ვნილება საზრისზე სამყაროს დუმილს ეჯახება. სამყარო ვალდე-
ბული არ არის უპასუხოს ჩვენს „რატომ“-ებს; აქედან მოდის ფუ-
ნდამენტური დაძაბულობა: საზრისი აუცილებელია, მაგრამ არ 
გვეძლევა წინასწარ გამზადებული სახით.

„გზების სიმღერა“ ამ სტრუქტურას თეზისად კი არ გვაძლევს, 
არამედ გამოცდილებად გვაწვდის. ფილმში პერსონაჟები იშვია-
თად ახმოვანებენ კითხვას „რატომ“, მაგრამ აბსურდი ჩანს დუმი-
ლში, შეყოვნებაში, ყოველდღიური არსებობის სიმძიმეში. ფილმში 
ტკივილი სიტყვებით არ გამოიხატება, არამედ რჩება ფაქტად — გა-
მოცდილებად, რომელიც ენას არ ემორჩილება. ასევე პრინციპუ-
ლია, რომ ფილმი შეგნებულად უარს ამბობს კომპენსატორულ ლო-
გიკაზე: დურგას სიკვდილი არაფერს „ამართლებს“ - ის არ აძლევს 
მომხდარს ერთმნიშვნელოვან განმარტებას, არ აქცევს ტკივილს 
„გაკვეთილად“ და არ გვთავაზობს გამართლების საფუძველს. ცხო-
ვრება გრძელდება, როგორც მძიმე, მაგრამ ჩვეულებრივი დრო.

ბაზენი რეალიზმის ეთიკურ ძალას მრავალმნიშვნელოვნე-
ბის შენარჩუნებას უკავშირებს: გრძელი კადრი და კადრის ღია-
ობა მაყურებელს ინტერპრეტაციის თავისუფლებას არ ართმევს; 
მონტაჟმა არ უნდა გვიკარნახოს, რა საზრისი მივანიჭოთ ნანახს. 
Pather Panchali ამ პრინციპს თავისი კინემატოგრაფიული ენით ახო-
რციელებს: ბუნება კამერის წინ ავტონომიურად „ცოცხლობს“, ყო-
ფითი მოქმედებები სიმბოლური დატვირთვისაგან თავისუფალია, 
დრო კი ისე მიედინება, რომ საზრისი მაყურებელმა საკუთარ გა-
მოცდილებაში თავად უნდა შეკრას (ანუ დააკონსტიტუიროს).

დელიოზი ამ ხაზს „დრო-იმიჯის“ ცნებით ბოლომდე ავითა-
რებს: როდესაც სენსომოტორული სქემა (სიტუაცია → მოქმედება 
→ გადაწყვეტა) კრიზისში შედის, კინო დროს წარმოაჩენს როგორც 
უშუალო მოცემულობას, რომელიც მოქმედებით გადაწყვეტისკენ 
აღარ არის მიმართული — ანუ ეს სქემა უბრალოდ აღარ მუშაობს. 
რეის ფილმში ტრაგედიას არ მოსდევს ისეთი ქმედება, რომელიც 
ვითარებას მოაგვარებს; ფილმიც არ გვაძლევს ერთმნიშვნელო-
ვან დასკვნას. დურგას სიკვდილის შემდეგ ფილმი არ გვამცნობს 
„ახალ ეტაპს“; ის მაყურებელს ტოვებს ისეთ დროში, რომელიც მძი-



36

მედ, მაგრამ შეუჩერებლად მიედინება. ამ კუთხით მატარებელი 
კვლავ მნიშვნელოვანია: მისი მოძრაობა არაფერს „აგვარებს“, მა-
გრამ თვალსაჩინოდ წარმოაჩენს, რომ დრო და მოძრაობა ადამია-
ნის ნებაზე არ არის დამოკიდებული.

„გზების სიმღერა“ გვაჩვენებს ტრაგედიის ისეთ სახეს, რომე-
ლიც არ დაიყვანება არც მორალურ დრამამდე და არც ისტორიულ 
ბრალდებამდე. აქ ტრაგედია პირველ რიგში არის არსებობის სა-
სრულობა და დაუცველობა — ის, რაც ყოფიერების ფაქტურობაშია 
ჩაწერილი. ამავე დროს, ეს არის იმის ტრაგედია, რომ ადამიანის 
საზრისის მოთხოვნილება ეჯახება სამყაროს დუმილს. და ბოლოს, 
ტრაგედია თავად ფილმის ენაშიცაა: იგი არ გვაძლევს მზა განმა-
რტებას და ერთმნიშვნელოვან დასკვნას არ გვაკარნახობს; მნიშ-
ვნელობა ჩვენს გამოცდილებაში უნდა კონსტიტუირდეს. აქედან 
ჩანს ფილმის ეთიკური აზრიც: საზრისი წინასწარ არ არის უზრუნვე-
ლყოფილი, მაგრამ ღირსება მაინც შესაძლებელია — როგორც ცხო-
ვრების გაგრძელების მინიმალური ეთიკა: ზრუნვა, შრომა და არსე-
ბობის გაგრძელება ტრაგედიის შუაგულში, მზა ახსნა-განმარტების 
გარეშე.

ფილმში გზის ცენტრალური მეტაფორა სწორედ ამ პოზიციას 
აჯამებს: გზა არც გამოსავალს გვპირდება და არც „პროგრესის“ გა-
რანტიას გვაძლევს. ის უბრალოდ მოძრაობას აღნიშნავს — არსე-
ბობის ყველაზე საბაზისო ფორმას მაშინ, როცა საზრისი წინასწარ 
უზრუნველყოფილი არ არის. ამიტომ რეის სამყაროში ტრაგედია არ 
მთავრდება როგორც ერთჯერადი ეპიზოდი; ის არსებობის თანმდევ 
სტრუქტურად რჩება — და სწორედ ეს ქმნის ფილმის მკაცრ ტონს 
და ფორმას.

Satyajit Ray’s Pather Panchali, i.e. “Song of the Road” (1955), is often 
interpreted as a poetic portrait of poverty and as a foundational text of 
“Indian neorealism”. This reading is persuasive: the film registers mate-
rial hardship, social precarity, and the daily labor through which a family 
manages to preserve only the bare minimum of life. Yet the tragic effect 
of the film is not exhausted by its socio-economic context. Nor can it 
be reduced to the schema of classical tragedy – error/guilt → ruin → 
catharsis. In Ray’s world, suffering does not become a “lesson”, does not 



37

“resolve” into explanation, and does not cohere into a telos – a purpo-
sive scheme that retrospectively “justifies” misfortune.

	 The key experience the film offers is that misfortune here is not 
an externally imposed dramaturgy, but a possibility inscribed in the very 
order of life. Tragedy therefore shifts from an ethical-narrative logic into 
an ontological dimension: what is tragic is not only “what happened”, 
but also the way life as a whole is structured – finite, vulnerable, open to 
contingency, and without any guarantee of meaning.

The thesis of this text is the following: “Song of the Road” can be 
read as a cinematic form of ontological tragedy, in which (1) human ex-
istence is structured by finitude and loss; (2) meaning is not “found”, but 
problematized in the collision between the need for meaning and the 
silence of the world; and (3) cinematic language – long takes, rhythmic 
slowing, narrative asceticism – produces a mode of realism that does not 
“deliver” a predetermined meaning, but is constituted within the view-
er’s experience of perception. In this setting, action itself is no longer a 
guaranteed mechanism of resolution.

By “ontological tragedy” I mean a tragedy that is not exhausted 
by three explanatory schemes – moral (guilt/punishment), theological 
(providence/trial/redemption), or historical-political (systemic violence, 
class order, colonial legacies) – even though none of these is simply an-
nulled. Ontological tragedy begins where suffering ceases to function as 
a “plot task” and becomes a mode of existence: life is from the outset 
marked by the possibility of loss, contingency, and death. What is tragic 
here is facticity (what is) rather than a normative conclusion (what ought 
to be).

This framework becomes especially clear where the film refuses 
both the fixation of blame and the semantic neutralization of misfor-
tune – i.e. the idea that tragedy must have happened “for something”. In 
Pather Panchali, the signs of everyday poverty – maternal care as daily 
allocation and distribution, the fragility of the house, and the father’s 
continually postponed promise of “income” – do not turn into a moral 
indictment of the characters. Moreover, shots often end not with a con-
clusion, but with continuation: life does not obey a single final goal – it 
simply flows in time. It is precisely this structure of “continuation” that 
gives tragedy a tone in which it does not fully close; it does not become 
a completed conclusion or a single, univocal explanation.



38

For Heidegger, death is not merely a fact that occurs at the end of 
life; it is the constant horizon of existence, because human life unfolds 
from the outset under conditions of finitude. In this sense, death is a 
“possibility” whose actualization cancels all other possibilities – hence 
it may be called the “possibility of impossibility”. It is this finitude that 
shapes the overall form of existence: it forces choices and priorities be-
cause time is limited; it makes postponement a problem because “lat-
er” is never guaranteed; and it lends seriousness to life insofar as every 
project and relationship is read against the horizon of an end. As a result, 
tragic experience in the film no longer appears as a contingent deviation 
from order, but as the manifestation of a structure in which existence is 
inscribed from the start.

In Ray’s film, tragedy arises when life reveals its fragility not as an 
externally intruding event (an incident), but as an internal condition – 
an inherent feature of existence. Ray avoids “additional” dramatization, 
both through music and through montage. Consequently, the viewer ex-
periences not so much a tragic incident as the horizon of finitude upon 
which everyday life rests.

The train episode is especially noteworthy. Before it, the children’s 
world appears as a space of play and small discoveries. The appearance 
of the train —first as a distant rumble, then as an immense moving force 
– is not reduced to the symbolism of “progress”. It reveals a scale of 
world and time that does not fit the child’s (and, more generally, the hu-
man) project: the train does not move “for them” or “because of them”. 
In this way the f﻿ilm makes visible Heideggerian “seriousness of being”: 
the world is not an extension of our desires and intentions. Similarly, 
Durga’s illness and death do not “work” as a plot-turning climax; they 
make it visible that the possibility of loss was present from the begin-
ning. Storm, rain, wind, and the fragility of the house – all this makes us 
feel clearly the constant limit-condition of existence, i.e. its finitude and 
vulnerability.

For Camus, the absurd is born when the human demand for mean-
ing collides with the silence of the world. The world is under no obliga-
tion to answer our “whys”; hence the fundamental tension: meaning is 
necessary, but it is not given to us in a ready-made form.

“Song of the Road” does not present this structure as a thesis, but 
offers it as an experience. In the film, the characters rarely voice the 



39

question “why”, yet the absurd becomes visible in silence, delay, and 
the heaviness of everyday existence. Pain is not expressed in words; it 
remains a fact – an experience that does not submit to language. It is 
equally crucial that the film consciously refuses a compensatory log-
ic: Durga’s death “justifies” nothing – it offers no univocal explanation 
of what happened, does not turn pain into a “lesson”, and provides no 
grounds for vindication. Life continues as heavy, yet ordinary time.

Bazin links the ethical power of realism to the preservation of am-
biguity: the long take and the openness of the frame do not deprive the 
viewer of interpretive freedom; montage should not dictate what mean-
ing we must assign to what we see. “Song of the Road” enacts this prin-
ciple in its cinematic language: nature “lives” autonomously before the 
camera; everyday actions are free of forced symbolic loading; and time 
flows in such a way that the viewer must assemble the meaning within 
their own experience (that is, constitute it).

Deleuze carries this line to its limit through the concept of the 
“time-image”: when the sensorimotor schema (situation → action → res-
olution) enters crisis, cinema presents time as an immediate given no 
longer oriented toward action-based resolution – in other words, that 
schema simply stops working. In Ray’s film, tragedy is not followed by 
an action that would settle the situation; nor does the film offer a univo-
cal conclusion. After Durga’s death, the film does not announce a “new 
stage”; it leaves the viewer in a time that flows heavily yet inexorably. 
From this angle, the train again matters: its movement “solves” nothing, 
but makes it evident that time and motion do not depend on human will.

“Song of the Road” shows a kind of tragedy that cannot be reduced 
either to moral drama or to historical indictment. Here tragedy is, first 
of all, the finitude and vulnerability of existence – what is inscribed in 
the facticity of being. At the same time, it is the tragedy of the collision 
between the human need for meaning and the silence of the world. And 
finally, tragedy is also in the film’s language itself: it offers no ready-
made explanation and dictates no univocal conclusion; meaning must 
be constituted within our experience. From this follows the film’s ethical 
implication: meaning is not guaranteed in advance, yet dignity remains 
possible – as a minimal ethics of continuing life: care, labor, and the 
continuation of existence in the midst of tragedy, without ready-made 
explanations.



40

The film’s central metaphor of the road sums up this position: the 
road neither promises an exit nor guarantees “progress”. It simply marks 
movement – the most basic form of existence when meaning is not 
secured in advance. Therefore, in Ray’s world tragedy does not end as a 
one-time episode; it remains a concomitant structure of existence – and 
this is precisely what gives the film its austere tone and form.



41

თსუ-ის პროფესორთა საბჭოს საგანგებო სხდომის 
დადგენილება

(1921 წლის 16 თებერვალი)

Resolution of the Emergency Meeting of the 
Professors' Council of TSU 

(February 16, 1921)

   ნიკო ჯავახიშვილი
Niko Javakhishvili

ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტის 
ჰუმანიტარულ მეცნიერებათა ფაკულტეტი

Ivane Javakhishvili Tbilisi State University
Faculty of Humanities

საკვანძო სიტყვები: თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტი, 
პროფესორთა საბჭო, საქართველო. 

Keywords:  Tbilisi State University, Faculty Council, Georgia.



42

1921 წლის თებერვალში რუსეთის სფსრ-ის წითელი არმია სა-
ქართველოში შემოიჭრა. როდესაც ქართული არმია გმირულად იგე-
რიებდა წითელ არმიას, თურქები საქართველოს სამხრეთ-დასავ
ლეთის ოკუპაციას შეუდგნენ. ამ ვერაგული თავდასხმით შეძრწუ-
ნებული ქართველობა ცდილობდა, რომ სამშობლოს თავდაცვაში 
საკუთარი წვლილი შეეტანა.

თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტის პროფესორთა საბ-
ჭომ შემდეგი დადგენილება გადაუგზავნა საქართველოს დამფუძ-
ნებელი კრების პრეზიდიუმთან არსებულ თავდაცვის კომიტეტს: 

„პატივი გვაქვს, წერილობით გაცნობოთ ტფილისის სახელ-
მწიფო უნივერსიტეტის პროფესორთა საბჭოს დადგენილება, მიღე-
ბული სასწრაფოდ მოწვეულს საგანგებო სხდომაზე 16 თებერვალს, 
1921 წელს, ფრონტზე შექმნილი მდგომარეობის გამო, რომელიც სი-
ტყვიერად ამავე დღეს მოგახსენეთ:

ა) ტფილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტის პროფესორები, 
დოცენტები, ლექტორები, ასისტენტები და საზოგადოდ, სამეცნი-
ერო-სასწავლო ნაწილის პირადი შემადგენლობის წევრები მზად 
არიან ყველანი, მთელი თავისი ცოდნა, გამოცდილება და სიცო-
ცხლე შესწირონ საფრთხეში მყოფი ძვირფასი სამშობლოს თავი-
სუფლების დაცვის საქმეს და სთხოვენ კომიტეტს, რათა მათი გო-
ნებრივი თუ ფიზიკური ძალა გამოიყენოს ისე, როგორც მას საუმჯო-
ბესოდ მიაჩნია სამშობლოს დაცვის მიზნებისათვის.

ბ) უნივერსიტეტის სამათემატიკო-ბუნებისმეტყველების ფა-
კულტეტის ლაბორატორიებისა და სამკურნალო ფაკულტეტის კლი-
ნიკების კარები ღიაა ომის საჭიროებათათვის.

ამასთანავე, გაახლებთ აქვე დართულ სიას უნივერსიტეტის სა-
მეცნიერო-სასწავლო ნაწილის პირადი შემადგენლობისას“. 

დადგენილებას ხელს აწერდნენ თბილისის სახელმწიფო უნი-
ვერსიტეტის რექტორი და პროფესორთა საბჭოს თავმჯდომარე, 
პროფესორი ივანე ჯავახიშვილი და პროფესორთა საბჭოს მდივანი, 
პროფესორი აკაკი შანიძე. 

აღნიშნული დოკუმენტის დედანი დაცულია საქართველოს 
ეროვნულ არქივთან არსებულ ახალი და უახლესი ისტორიის ცენ-
ტრალურ არქივში (ფონდი 471, ანაწერი 1, საქმე 110, ფურცელი 13).

ამ დადგენილებიდან ნათელი ხდება მამულიშვილური გან-
წყობა თბილისის სახელმწიფო უნივერსიტეტის პროფესურისა, რო-
მელიც დღემდე სამაგალითოდ რჩება.



43

February 1921, the Red Army of the Russian SFSR invaded Georgia. 
While the Georgian army heroically resisted the Red Army, the Turks began 
the occupation of southwestern Georgia. Shaken by this treacherous 
attack, the Georgian people tried to make every effort to defend their 
homeland.

The Board of Professors of Tbilisi State University sent the following 
statement to the Defense and Security Committee of the Parliament of 
Georgia:

'We have the honor to inform you in writing about the decision 
of the Tbilisi State University Professors' Council, which, having been 
specially convened for the extraordinary meeting on February 16, 
1921, documented the standing created at the front, which we verbally 
communicated to you on the same day:'

a) Professors, associate professors, lecturers, assistants of Tbilisi 
State University, and in general, members of the scientific and educational 
staff are all ready to dedicate all their knowledge, experience, and life 
to the cause of defending the freedom of their endangered precious 
homeland, and they request the committee to utilize their intellectual 
and physical strength in whatever way it deems best for the purposes of 
defending the homeland.

b) The doors of the laboratories of the University Faculty of 
Mathematics and Natural Sciences and the clinics of the Medical Faculty 
are open for the needs of the war. 

At the same time, the attached list of the personnel of the 
University's scientific and educational division shall be renewed.

The resolution was signed by the Rector of Tbilisi State University 
and chairman of the Professors' Council - Professor Ivane Javakhishvili, 
and Secretary of the Professors' Council - Professor Akaki Shanidze.

The original of this document is preserved in the Central Archive of 
New and Contemporary History at the National Archives of Georgia (Fund 
471, Inventory 1, File 110, Page 13). 

From these resolutions, the patriotic sentiment of the professorship 
of Tbilisi State University, which remains exemplary to this day, becomes 
clear.



44

                  
     

   ,,უჩინარი ხელის’’ მეტაფიზიკა  პოლიტიკურ 
ფილოსოფიაში

The Metaphysics of the “Invisible Hand” in Political 
Philosophy

დემურ ჯალაღონია
Demur Jalaghonia

            
   ივანე ჯავახიშვილის სახელობის თბილისის სახელმწიფო 

Ivane Javakhishvili Tbilisi State University 
ჰუმანიტარულ მეცნიერებათა ფაკულტეტი

Faculty of Humanities
      

საკვანძო სიტყვები: ,,უჩინარი ხელი“, პოლიტიკური დისკურსი, 
ილიბერალიზმი,   დემოკრატია

Keywords: “invisible hand”, political discourse, illiberalism, democracy 



45

მსოფლიოს განვითარებულ ქვეყნებში, ეკონომიკის, კულტუ-
რისა და პოლიტიკის ცვლილება მიმდინარეობს ,,ურთიერთშეთა-
ნხმებული’’ გზებით, რაც მსოფლიოს  წინასწარ განსაზღვრული მი-
მართულებით ცვლიან. კონცეპტუალურად უნდა იქნეს გააზრებული 
,,ურთიერთშეთანხმებულის’’ ცნება, იგი ხომ არ ატარებს ,,უჩინარი 
ხელის’’ პოლიტიკას, რაც პოლიტიკის მეტაფიზაიკაა. 

ცივი ომის შემდგომ განსაკუთრებული ყურადღების ცენტრში 
მოექცა ,,გლობალიზაციის” მიერ წამოჭრილი პოლიტიკური დისკუ-
რსი. გლობალიზაციას სხვადასხვა პოლიტიკური სპექტრიდან ეწი-
ნააღმდეგებან - ,,ერთნი ეთნიკურ, რელიგიურ, ნაციონალურ თუ რე-
გიონულ იდენტობებს იცავენ; მეორენი კი გლობალური კოორდინა-
ციისა და კოოპერაციის ალტერნატიულ ვერსიებს გვთავაზობენ“. 

პოლიტიკური ფილოსოფიის ცნობილი წარმომადგენლები 
ცდილობდნენ ინტელექტუალური ლეგიტიმაცია აღედგინათ საბა-
ზრო ლიბერალიზმისთვის. 

მეოცე საუკუნის ორმოცდაათიან წლებში დასავლეთის ნაცი-
ონალურ პოლიტიკოსები, კეინზიანური ეკონომიკური იდეები საზ-
რდოობდნენ. 

მიზესი და ჰაიეკი შეერთებულ შტატებში და გაერთიანებულ სა-
მეფოში საბაზრო ლიბერალიზმის დამცველებად გვევლინებიან. 

გავლენიანი მოაზროვნე მილტონ ფრიდმანი, ამ ორი მოაზრო-
ვნის მიერ  პოლანის ,,დიდ ტრანსფორმაციებში’’ კონცეპტუალურად 
იქნა გადააზრებული. ,,დიდი ტრანსფორმაცია” საბაზრო ლიბერალი-
ზმის კრიტიკის საუკეთესო ვარიანტს წარმოადგენს.

თანამედროვე პოლიტიკური ფილოსოფიის წარმომადგენლები 
ერთგვარ მსოფლიოს მოქალაქედ წარმოაჩენენ თავიანთ თავს.  მათ 
შეეძლოთ ეთქვათ, მე ადამიანური მსოფლიოს ცხოვრებით ვიცხო-
ვრე. ,,მსოფლიო“ ცხოვრება ან ანგრევდა ევროცენტრისტულ შეხე-
დულებებს ან ქმნიდა ახალ პოლიტიკური აზროვნების დისკურს. 

დღეს სერიოზული ცვლილებების მომსწრენი ვხვდებით. გაბორ 
ჰალმაი წერს, რომ „თანამედროვე ლიბერალიზმი მოძველებული 
გახდა“. შემოაქვთ ახალი ტერმინი ილიბერალიზმი. სტივენ ჰოლმსი 
წიგნში ,,ანტილიბერალიზმის ანატომიაში“ ამტკიცებს, ,,ლიბერა-
ლური საზოგადოებების მარცხი ავტომატურად გამოწვეულია ლიბე-
რალური პრინციპების არაადეკვატურობით’’. 

საინტერესოა ის ფაქტი, რომ ქრისტიანულ დემოკრატიას ილი-
ბერალურად მიიჩნევენ. ქრისტიანული დემოკრატია, თავისი ბუნე-



46

ბით არ არის ლიბერალური, შეიძლება ითქვას, რომ ილიბერალუ-
რია“. „არსებობს ლიბერალური დემოკრატიის ალტერნატივა, რასაც 
ქრისტიანულ დემოკრატიას უწოდებენ’’. 

„ქრისტიანული თავისუფლება“ უფრო მაღლა დგას ვიდრე 
ინდივიდუალური თავისუფლება (როგორც ის ჯონ სტიუარტ მილმა 
განმარტა თავის ნაშრომში „თავისუფლების შესახებ“), რომელიც 
შეიძლება დაირღვეს მხოლოდ იმ შემთხვევაში თუ ერთი ადამია-
ნის მიერ საკუთარი უფლების განხორციელება სხვებს აყენებს ზი-
ანს. აღნიშნულის საპირისპიროდ, ქრისტიანული თავისუფლება გუ-
ლისხმობს, რომ სხვებს ისე უნდა მოვექცეთ, როგორც ჩვენ გვინდა 
რომ მოგვექცნენ. 

მთავარია არ გადავარდეთ მეორე უკიდურესობაში. 
დემოკრატია, როგორც თეორიული განაზრება, ყურადღების ცე-

ნტრში საუკუნეებია დგას. 
როგორც ჩანს, პოლიტიკურ ველზე დუღილის პროცესი მიდის. 

ცივილიზაციის ძირითად ფასეულობებს საფრთხე ემუქრება. მსო-
ფლიოს ბევრ რეგიონში უკვე გაქრა ადამიანური კეთილშობილებისა 
და თავისუფლების არსებითი პირობები. 

ერთგვარი ახლებური ინტერპრეტაცია და შესაბამისი დასკვნე-
ბის გაკეთებაა საჭირო ამ თვალსაზრისით. 

შანტალ მუფი სტატიაში დემოკრატიის აგონისტური მოდელი-
სათვის სვამს კითხვას. ლიბერალური დემოკრატია კი ჩანს, რომ 
მმართველობის ერთადერთ ლეგიტიმურ ფორმადაა აღიარებული. 
მაგრამ ნიშნავს კი ეს იმას, რომ მან საბოლოო გამარჯვება მოიპოვა 
საკუთარ მტრებზე, როგორც ეს ზოგიერთს სურდა?

დელიბერაციულ დემოკრატთა  ერთ-ერთი გაცხადებული მი-
ზანი ალტერნატივის შეთავაზებაა დემოკრატიის იმ ფორმის გასა-
გებად, რომელიც დომინანტური გახდა მეოცე საუკუნის მეორე ნა-
ხევარში. რომელსაც იოზეფ შუმპეტერტი ცდილობდა გავლენიან 
ნაშრომში „კაპიტალიზმი, სოციალიზმი და დემოკრატია’’. 

არ უნდა დაგვავავიწყდეს ადამ სმიტის, ,,უხილავი ხელის” ავტო-
რის შეგონება: ,,ხელისუფლება არის ინსტიტუტი, რომელიც ვალდე-
ბულია მდიდრები ღარიბებისგან დაიცვას და ისინი ვინც ქონებას 
ფლობს იმათგან, ვინც ქონებას არ ფლობს”.



47

In the developed countries of the world, changes in the economy, 
culture, and politics proceed through so-called “consensual” pathways, 
which steer the world in a predetermined direction. The notion of the 
“consensual” must be examined conceptually: does it, in fact, embody 
the politics of the “invisible hand” which constitutes the metaphysics of 
politics? 

In the post-Cold War period, particular attention has been drawn 
to the political discourse generated by “globalization”. Globalization has 
encountered opposition from various points across the political spec-
trum: some seek to defend ethnic, religious, national, or regional identi-
ties, while others propose alternative models of global coordination and 
cooperation.

Prominent representatives of political philosophy have sought to 
restore the intellectual legitimacy of market liberalism. 

Mises and Hayek emerged as defenders of market liberalism in the 
United States and the United Kingdom. 

The influential thinker Milton Friedman, building upon the ideas of 
these two theorists, conceptually reinterpreted them through Polanyi’s 
The Great Transformation, which represents one of the most compelling 
critiques of market liberalism.

Contemporary political philosophers often present themselves as 
citizens of the world. They could claim that they have lived the life of 
the human world. Such a “worldly” existence either ruined Eurocentric 
perspectives or generated new discourses of political thought.

Today, we are witnessing profound transformations. Gábor Halmai 
writes that “contemporary liberalism has become obsolete.” A new term, 
“illiberalism,” has been introduced. In his book “The Anatomy of Antilib-
eralism”, Stephen Holmes argues that “the inadequacy of liberal princi-
ples automatically causes the failure of liberal societies.”

It is noteworthy that Christian democracy is often regarded as illib-
eral. By its very nature, Christian democracy is not liberal; it may indeed 
be described as illiberal. As it has been argued, “there exists an alterna-
tive to liberal democracy, which is known as Christian democracy.”

“Christian freedom” is placed above individual freedom (as articu-
lated by John Stuart Mill in his work On Liberty), according to which indi-
vidual liberty may be restricted only when the exercise of one person’s 
rights causes harm to others. By contrast, Christian freedom implies a 



48

normative principle of conduct toward others: one should treat others 
as one wishes to be treated oneself.

Above all, it is essential to avoid falling into the opposite extreme. 
Democracy, as a theoretical concept, has occupied the center of in-

tellectual debate for centuries.
It appears that a process of intense turbulence is unfolding within 

the political sphere. The fundamental values of civilization are under 
threat, and in many regions of the world, the essential conditions of hu-
man dignity and freedom have already disappeared.

From this perspective, a renewed interpretation and the formula-
tion of corresponding conclusions are required.

In her work on the agonistic model of democracy, Chantal Mouffe 
raises a critical question. Liberal democracy seems to have been recog-
nized as the only legitimate form of governance. But does this mean that 
it has achieved a final victory over its adversaries, as some have hoped?

One of the explicitly stated aims of deliberative democrats is to of-
fer an alternative understanding of democracy to the form that became 
dominant in the second half of the twentieth century, a form that Joseph 
Schumpeter sought to conceptualize in his influential work Capitalism, 
Socialism and Democracy.

Herein, we should not forget the admonition of Adam Smith, the 
author of the metaphor of the “invisible hand”: “Government is an insti-
tution obliged to protect the rich from the poor, and those who possess 
property from those who do not”.





50


